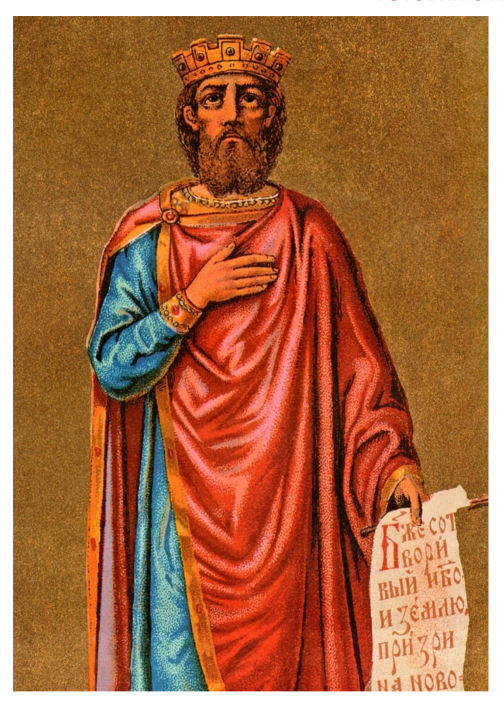
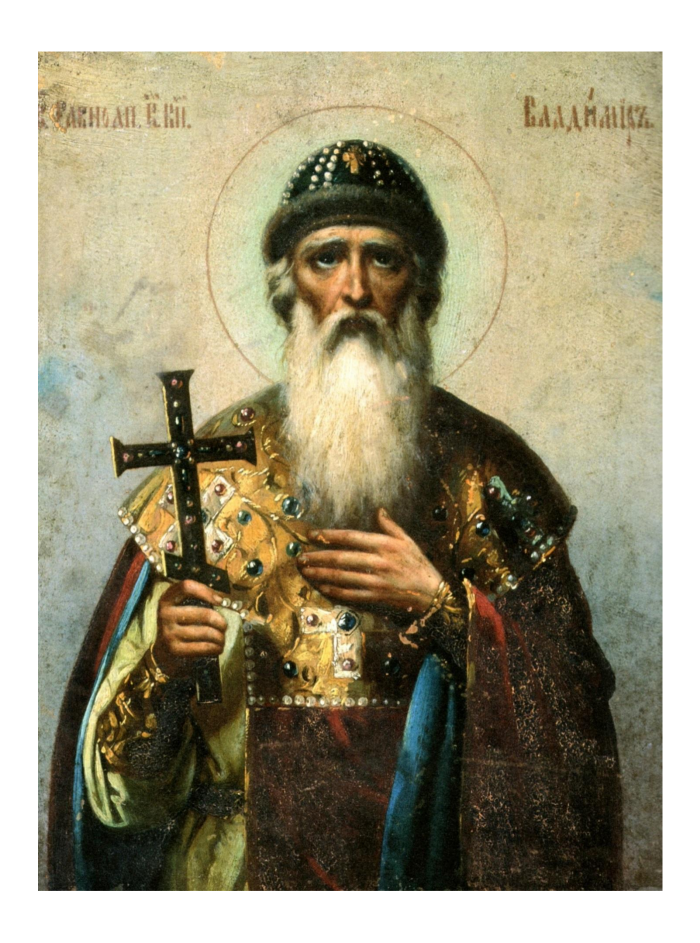
#### изранцев в.

#### ГОТОВИМСЯ К ЭКЗАМЕНАМ



# КАК ПРАВОСЛАВНАЯ ВЕРА ПРИШЛА НА РУСЬ

инякино 2015



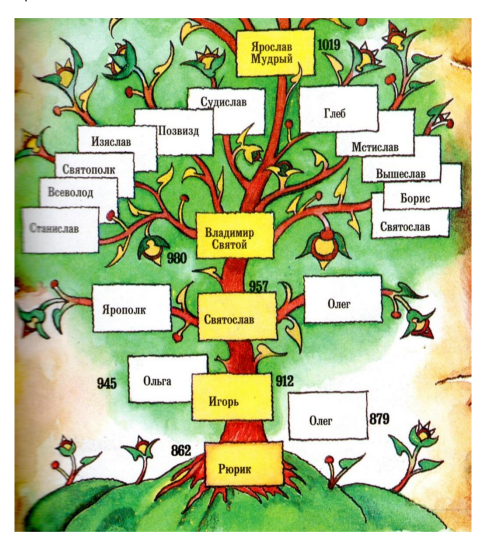
Великий князь Владимир Красное Солнышко

(? – 1015)

## ВЛАДИМИР - ВЕЛИКИЙ КИЕВСКИЙ КНЯЗЬ

Крестителем Руси вошел в историю Великий князь Владимир Святославич Красное Солнышко.

У его отца— Великого князя киевского Святослава было три сына: Ярополк, Олег и Владимир.



Владимир был рожден ключницы Великой княгини Ольги, бабушки Владимира, которую звали Малуша. Иногда Владимира называли сыном рабыни, и среди братьев он считался на второстепенном положении.

Уходя в свой последний поход в Болгарию во время русско — византийской войны, Святослав разделил свое государство между сыновьями: старшему Ярополку он отдал великий киевский стол, среднему Олегу — Древлянскую землю с главным городом Искоростенем, младшему Владимиру достался далекий Новгород, куда он и отправился со своим дядей Добрыней, братом Малуши.

В 972 году, возвращаясь из похода, отец Владимира Великий князь киевский Святослав погиб на днепровских порогах. Между его старшими братьями началась междоусобная война.

Войска Ярополка разгромили дружины Олега, а сам Олег погиб, затоптанный своими же отступающими дружинниками.

Получив весть о гибели брата, находившийся в Новгороде Владимир бежал за море к варягам, опасаясь за свою жизнь. Два года провел Владимир в чужих краях и вернулся с сильной варяжской дружиной. Быстро восстановив свою власть в Новгороде, он стал готовиться к походу на Киев.

На пути из Новгорода в Киев расположен город Полоцк, в котором правил князь Рогволод. Князь Владимир посватался к его дочери — красавице Рогнеде. Но Рогнеда отказалась выходить замуж за Владимира: «Не пойду за сына рабыни». Владимир овладел Полоцком, убил князя Рогволода и его сыновей, а гордую Рогнеду насильно взял в жены.

Войско Владимира подошло к Киеву. Положение правившего в нем Ярополка становилось все более непрочным. Дружина враждебно относилась к Великому князю, покровительствовавшему христианам. Назревал заговор. По вероломному совету изменников



Антон Лосенко. Владимир и Рогнеда.

Ярополк согласился на переговоры с осадившим Киев Владимиром, но явившись на встречу, был коварно заколот мечами телохранителей Владимира. Так в 980 году князь Владимир занял великий киевский стол своего отца Святослава и стал единым правителем русской земли от Новгорода до Киева. Он покорил и многие соседние племена, заставил их платить дань Киеву.

Своей победой он во многом был обязан язычникам Киева и язычникам – дружинникам. Захватив власть, Владимир приказал установить на высоком берегу Днепра вырезанные из дерева статуи языческих богов.

## ЯЗЫЧЕСТВО В ДРЕВНЕЙ РУСИ

Как и все арийцы, русские славяне поклонялись силам видимой природы и почитали предков. Силы природы воплощались у них в божества. Первое место среди них занимало божество солнца — Дажьбог. Дажьбога почитали как источник тепла и света, как подателя всех благ; Велеса — как покровителя домашнего скота; «великим Хорсом», по-видимому, называли само солнечное светило. Еще одним божеством был Перун, в котором олицетворялась гроза со страшным громом и смертоносной молнией. Ветер имел свое божество — Стриборг. Небо, в котором пребывал Дажьбог, звалось Сварогом и считалось отцом солнца, почему Дажьбогу давалось отчество Сварожича. Божество земли носило имя Мать — Земля Сырая; почитая землю как свою мать, славяне чтили Дажьбога и Велеса как дедов человеческих.

Однако, все образы богов не получили у наших предков — славян той ясности и определенности, как, например, в более развитой греческой мифологии.

Внешний культ у славян также не был развит: не было ни храмов, ни особого сословия жрецов. Кое — где на открытых местах ставились грубые изображения богов — «идолы». Им приносились жертвы, иногда даже человеческие. Этим и ограничивалось идолослужение.

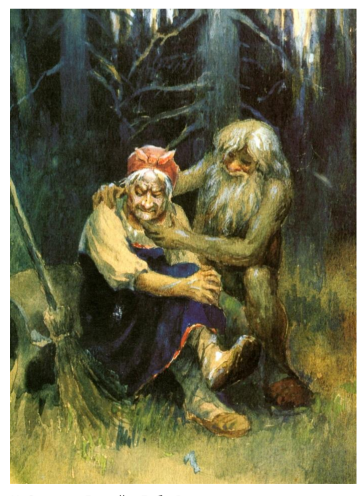
Примечательно, что варяжская (германская) мифология не оказала ни какого влияния на славянскую, несмотря на политическое господство варягов — языческие верования варягов не были ни яснее, ни крепче славянских; варяги легко меняли свое язычество на славянский культ. Князь Игорь, сын легендарного Рюрика и варяг по происхождению, и его дружинники уже клялись славянским Перуном и поклонялись его идолу.

Более культа видимой природы у русских славян был развит культ предков, связанный с родовым устройством их быта. Давно умерший родоначальник обоготворялся и считался как бы живущим покровителем своего потомства. Его звали *родом, щуром* и приносили ему жертвы. Прародительницы рода назывались *рожаницами* и почитались не менее *родов*. Со временем родовые связи ослабевали, семьи обособлялись в отдельные дворы; место щура занял семейный предок — «дедушка домовой», покровитель своего двора, дома, невидимо управляющий ходом его хозяйства.

Вера в загробную жизнь порождала верования, что души умерших будто бы бродили по земле и населяли поля, леса и воды. Веря в существование таинственных хозяев человеческих жилищ, славяне искали таких же хозяев и вне жилищ – в лесу по их верованию обитали лешие, там же жила Баба – Яга, в воде – русалки и водяные.



К. Трутовский. Колядки в Малороссии.

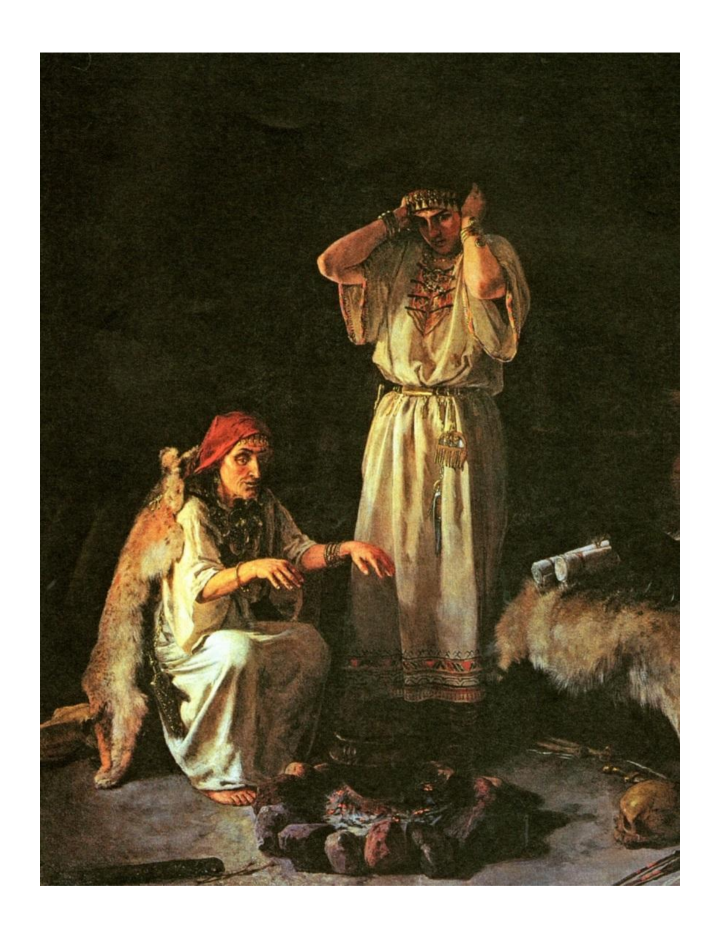


Н. Сергеев. Леший и Баба Яга

Вся природа казалась людям одухотворенною и живою. Они хотели вступать с ней в общение, хотели участвовать в происходящих в природе переменах. Появились обряды, сопровождавшие такие изменения. Постепенно стал создаваться круг языческих праздников, связанных с почитанием природы и с культом предков. Наблюдая смену лета зимою, а зимы летом, замечая уход тепла и света осенью и возвращение их весной, славяне приветствовали поворот солнца на лето особым праздником - колядою (другое название праздника — «овсень»). За этим праздником следовали другие: в честь того же солнца — проводы зимы, встреча весны («красная горка»), проводы лета (праздник «купалы»). Одновременно шли праздники и в воспоминание об умерших, носившие общее название тризн. Была весенняя тризна по предкам — «радуница», был летний праздник «русалий» такого же поминального характера. Обряды, сопровождающие языческие праздники, пережили само язычество. Они удержались в народе до нашего времени и были приурочены к праздникам христианского календаря: коляда — к Святкам, проводы зимы — к Масленице, красная горка и радуница — к Святой и Фоминой неделям, купала и русалии — к Иванову дню.



И. Соколов. Ночь накануне Ивана Купалы.



М. К. Клодт. Колдунья



Ю. Сергеев. Русское язычество. Волхв.



Г. Семирадский. Похороны знатного руса

# ХРИСТИАНСТВО НА РУСИ ДО КНЯЖЕНИЯ ВЛАДИМИРА СВЯТОСЛАВИЧА

Не достигшее большого развития и не имевшее внутренней крепости языческое мировоззрение наших предков должно было легко уступать посторонним религиозным влияниям. Если славяне легко примешивали к своим суевериям суеверия диких финнов и подпадали под влияние финских шаманов — волхвов, то тем более должна была влиять христианская вера на тех славян, которые имели счастье ее познать.

По летописному преданию, зафиксированному в «Повести временных лет», первую христианскую проповедь в землях будущей Киевской Руси произнес сам апостол Андрей Первозванный, первый из учеников Иисуса Христа. В летописи рассказывается, что апостол Андрей, направляясь из Крыма в Рим и проповедуя учение Христово, приплыл по Днепру к темгорам, где впоследствии встанет Киев, благословил эти горы и поставил крест со словами: «Видите ли эти горы? Так на этих горах воссияет благодать Божия, будет город великий, и воздвигнет Бог много церквей» Апостол Андрей дошел до Новгорода и уже потом, через варяжские земли, добрался до Рима.



Н. Ломтев. Апостол Андрей Первозванный водружает крест на горах Киевских.

Торговые отношения с Грецией облегчали для Руси знакомство с Христовою верою. Варяжские купцы и дружинники, раньше и чаще славян ходившие в Царьград, прежде славян стали там обращаться в христианство и приносили на Русь новое учение, передавая ее славянам.

В княжение Игоря в Киеве была уже христианская церковь св. Илии, так как, по словам летописца, в Киеве «мнозибобешаварязи христиане». В дружине самого князя Игоря было много христиан. Жена князя княгиня Ольга также была язычницей, но имя Бога Вседержителя уже славилось в Киеве. Она могла видеть торжественность обрядов христианства; могла из любопытства беседовать с церковными пастырями и, будучи одарена умом необыкновенным, уверится в святости их учения. Плененная лучом сего нового света, Ольга захотела стать христианкой.

В то же время, Ольге необходимо было показать всем, что времена смуты не поколебали силу и международный авторитет Руси. В 957 году она отправилась в Константинополь во главе многочисленного посольства и была там принята с небывалыми почестями. В ходе бесед с византийским императором было подтверждено действие прежних договоров и военного союза Руси с Византийской империей.

Важным вопросом в процессе переговоров стало крещение Ольги. Ольга прекрасно понимала, что дальнейшее укрепление международного авторитета Руси невозможно без принятия христианства. Одновременно она понимала и силу язычества на Руси. Поэтому она решила креститься сама и тем самым подать пример остальным.

Крестилась Ольга в 959 году. Свое крещение она сумела обставить так, чтобы принести своему отечеству как можно больше славы и укрепить международный авторитет Руси. Крестилась она в храме Святой Софии — главном храме Византии. Ее крестным отцом стал сам император Византии Константин Багрянородный, а крестил ее константинопольский патриарх. Воспаленная усердием к новой своей вере, Ольга вернулась в Киев.



И. Акимов. Крещение княгини Ольги.

Словом, христианская вера была хорошо знакома киевлянам еще при первых варяжских князьях. Правда, Святослав был равнодушен к греческой вере и остался язычником, а при сыне его Владимире в Киеве еще стояли языческие идолы и еще бывали пред ними человеческие жертвоприношения. Но, несмотря на мучения первых на Руси христиан, христианство в Киеве продолжало распространяться, а князь Владимир принял новую веру, имея полную возможность познакомиться с нею и узнать ее превосходство и внутреннюю силу.

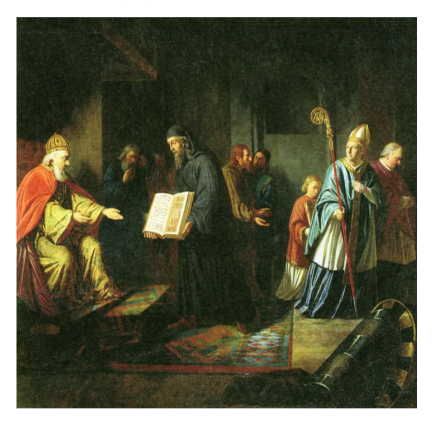
#### ПРЕДПОСЫЛКИ КРЕЩЕНИЯ РУСИ

Ко второй половине 80-х годов X века христианство уже широко проникло на Русь. Обстановка в Руси и в остальной Европе заставили Владимира сделать первые, весьма робкие шаги к крещению.

Крещение Руси объясняется целым рядом исторически объективных причин.

Во-первых, интересы молодого русского государства требовали введения одной из монотеистических религий: единое государство, один великий князь, один всемогущий бог.

Во-вторых, этого же требовало и положение Руси на международной арене. Почти вся Европа перешла к христианству; Русь, претендуя на достойное положение среди других европейских стран, не могла оставаться языческим государством.



И.Е. Эггинк. Великий князь Владимир избирает религию.

В-третьих, нравственные нормы христианства требовали гуманного отношения к человеку, к женщине, к матери и детям; нормы христианской морали укрепляли семью как ячейку общества.

В-четвертых, приобщение Руси к христианскому миру могло помочь Руси в развитии культуры, письменности, духовной жизни.

В-пятых, появление на Руси новых общественных отношений, продолжающееся расслоение общества, углубление неравенства людей требовало объяснения, требовало новой идеологии. Язычество с его мыслями о равенстве всех людей перед силами природы не могло дать такого объяснения. Христианство же трактовало: все идет от бога – и богатство, и бедность, и счастье, и несчастье. Главным в христианстве были не жизненные успехи, а совершенствование

души, творение добра и достижение тем самым вечного спасения и блаженства в послеземной жизни.

Древний наш летописец повествует, что Владимир не сразу пошел на введение христианства. К принятию своей веры склоняли Владимира проповедники ислама, иудаизма, римского католичества. После долгих раздумий Владимир решил крестить Русь по византийскому обряду.

#### КРЕЩЕНИЕ РУСИ

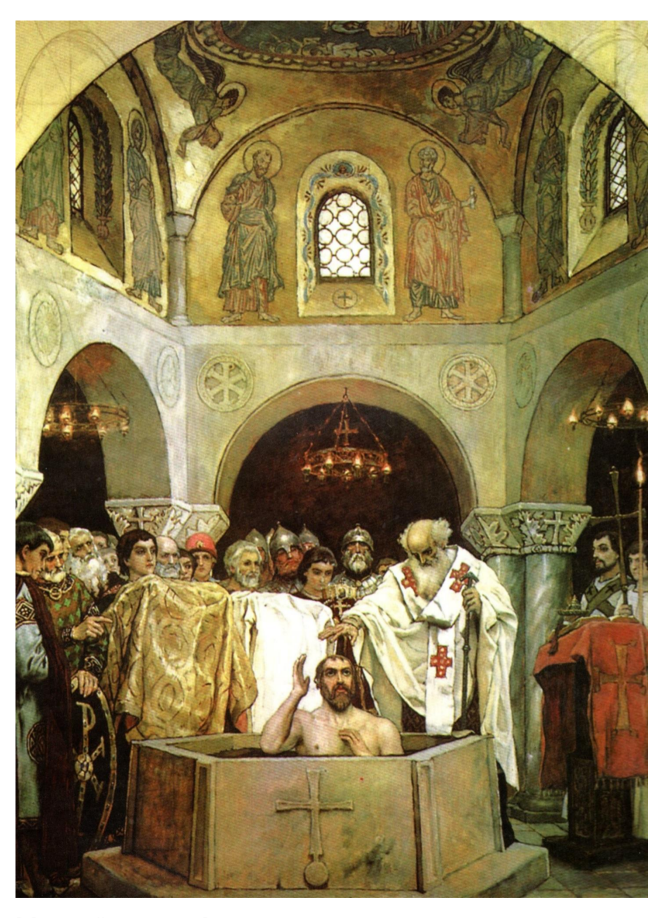
Решив принять христианство, князь Владимир мог бы сделать это и в Киеве, где уже существовали православные церкви и проповедовали христианские священники. Но он хотел блеска и величия при сем важнейшем действии — одни цари греческие и патриарх казались ему достойными сообщить целому его народу уставы нового богослужения. Гордость Владимира, его стремление к могуществу и славе не позволяли ему унизиться признанием своих языческих заблуждений и смиренно просить крещения. Он надумал, по выражению Н. М. Карамзина, «завоевать веру христианскую и принять ее святыню рукою победителя».

В 988 году, собрав большую рать, Владимир пошел на судах на центр византийских владений в Крыму город Херсонес (Корсунь). Овладев неприступным городом после нескольких месяцев осады, Великий князь еще более возгордился своим величием. Он потребовал у греческих императоров Василия и Константина руку их сестры царевны Анны и грозил, в случае отказа, взятием Константинополя. Положение Византии на тот момент было незавидным. После смерти императора Цимисхия империя потерпела ряд поражений в войне с Болгарией. Империю раздирала междоусобица. Начались мятежи. Императоры Византии вынуждены были забыть о своей обыкновенной надменности и презрении к язычникам. Владимир и Константин отвечали князю Владимиру, что руку их сестры он получит вместе с принятием христианства.

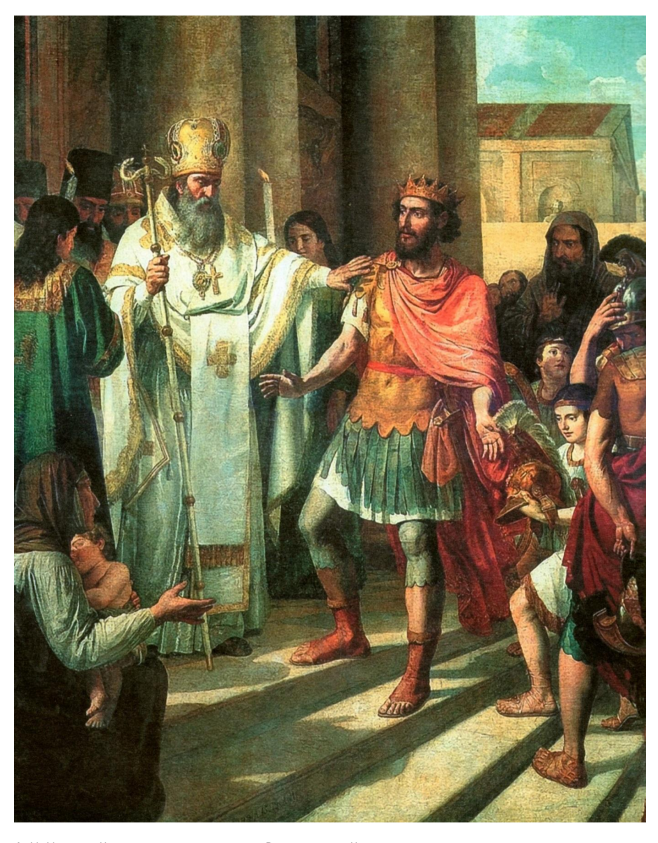
Против своего желания царевна Анна была отправлена в Херсонес, сопровождаемая многочисленными духовными и гражданскими чиновниками. В летописях сказывается, что великий князь разболелся в ту пору глазами и ничего не мог видеть. Анна убедила его креститься немедленно. Он прозрел в ту же минуту, как святитель возложил на него руку. За торжеством крещения последовал вскоре и обряд обручения великого князя и византийской царевны.

Помирясь с греками и возвратив им Корсунь, Владимир возвратился в Киев с греческим духовенством и начал обращать киевлян и всю Русь в новую веру. Вельможи и рабы, богатые и бедные, весь народ принимали крещение в водах Днепра и его притока Почайны. Кумиры старых богов были повергнуты наземь и брошены в реку. Люди проливали слезы, отдавая последнюю дань своим суевериям. Так было и в других городах, где христианство водворяли княжеские наместники. По преданиям, новая вера распространялась постепенно и мирно, за исключением немногих мест.

В Новгороде, в землях вятичей и в глухих лесных местах введение христианства сопровождалось жестоким сопротивлением народа и бунтами. Полностью христианство восторжествовало на Руси только спустя многие десятилетия. Но и после этого многие языческие традиции, обряды и праздники нашли свое место в христианском календаре. Христиане молились в церкви, но продолжали отмечать праздник Коляды, Масленицу, верить в домового. Такое двоеверие дошло и до наших дней.



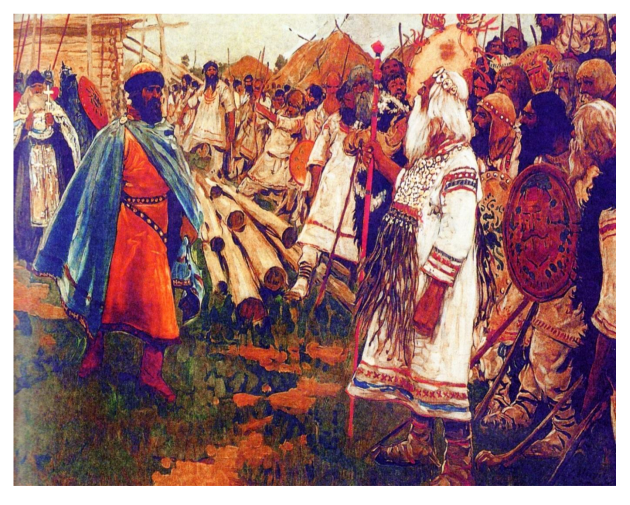
В. Васнецов. Крещение князя Владимира.



А. И. Иванов. Крещение великого князя Владимира в Корсуни.



И. А. Акимов. Новгородцы, ниспровергающие Перуна.



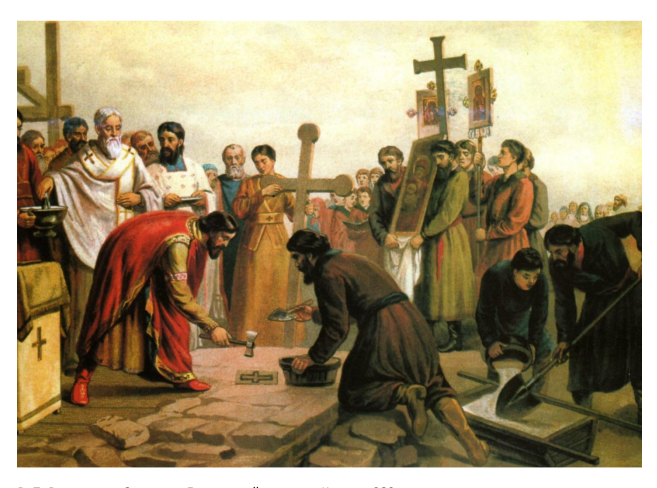
С. Иванов. Христиане и язычники.

#### ПОСЛЕДСТВИЯ И ЗНАЧЕНИЕ КРЕЩЕНИЯ РУСИ

Крещение Руси не следует представлять себе как одну простую перемену верований. Став господствующей религией на Руси, христианство оказало и продолжает оказывать влияние на развитие русского государства, на экономику, политику, духовное и культурное совершенствование русского народа.

Вместе с христианским учением церковь принесла на Русь и начала византийской культуры.

Христианские храмы существовали в Киеве и до княжения Владимира. После принятия христианства как господствующей (государственной) религии строительство православных храмов приобрело массовый характер. В 989 году по приказу Владимира была заложена Десятинная церковь – каменный собор Святой Богородицы. Из Греции пришла на Русь церковная иерархия: в Киеве стал жить русский митрополит, назначаемый константинопольским патриархом; в других городах были поставлены подчиненные митрополиту епископы (вначале их было пять, потом число их дошло до пятнадцати). Начали устраиваться монастыри. Церкви и монастыри развивались, получали от князя земли, организовывали собственные хозяйства.



В. П. Верещагин. Закладка Десятинной церкви в Киеве в 989 году.

В монастырях среди монахов были образованные и высококультурные люди, которые становились подвижниками христианской идеи и христианской морали. Они оказывали сильное духовное и религиозное влияние на окружающий мир.

Церковь постепенно стало оказывать влияние и на политическую жизнь государства. Церковь, как правило, выступала за единство Руси, против междоусобиц. Видные церковные деятели часто выполняли миссию миротворцев, возглавляли общерусские патриотические движения.

При церквях и монастырях стали создаваться школы. Вместе с христианством на Русь пришла письменность, а с нею книжное просвещение. Богослужебные и священные книги принесены были на Русь на доступном для всех славянском языке, том самом, на котором изложили их славянские первоучители св. Кирилл и Мефодий и их болгарские ученики.

В монастырях и церквях трудились первые русские художники, создавшие со временем неповторимую школу русской иконописи.

В монастырях стали создаваться первые летописные своды, светские и церковные сочинения, философские труды.

Церковь всегда выступала за поддержание христианских начал в обществе и семье, за человеколюбие и терпимость, за уважение детей к родителям, за уважение к женщине.

Однако, помогая сближению Руси и Византии, православная церковь способствовала в то же время изоляции Руси от папского Рима и всей западной Европы.

### **ИТОГИ ВЕЛИКОГО КНЯЖЕНИЯ КНЯЗЯ ВЛАДИМИРА**

Князь Владимир — крупная историческая личность, но личность крайне сложная и противоречивая. С детства он был отослан отцом в Новгород и оторван от княжеской семьи, лишен влияния своей бабки — христианки княгини Ольги. На русском Севере Владимир сформировался и как убежденный язычник, и как ярый противник Киева. Свое великое княжение в Киеве он добыл посредством коварства, насилия и убийств. Вторая часть жизни Владимира — время важных государственных деяний, крупных жизненно необходимых для Руси реформ. Неоспоримы его заслуги в укреплении обороны русских земель от печенегов, распространении христианства на Руси, реорганизации государственного управления, развитии культуры и образования.

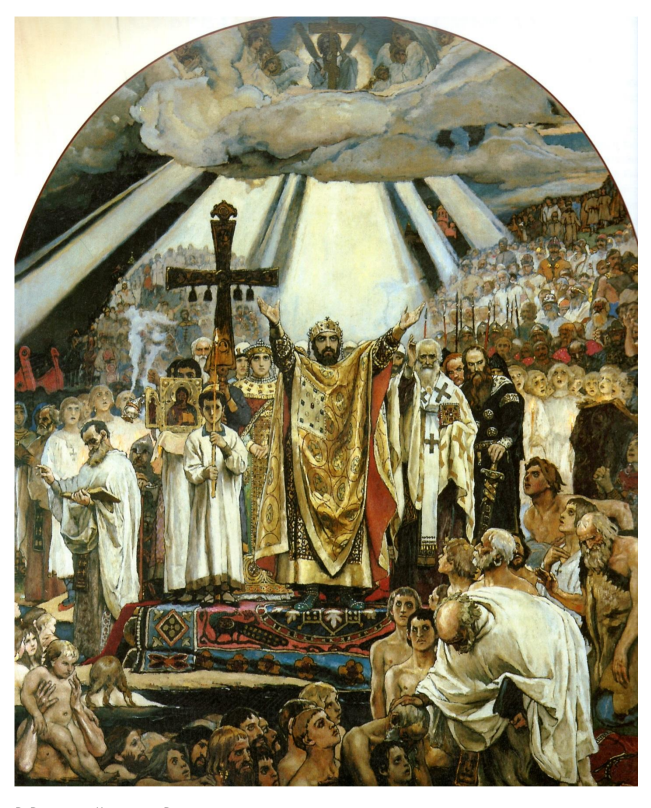
Судьба не пощадила Владимира в старости: перед концом своим ему надлежало убедиться, что властолюбие вооружает не только брата против брата, но и сына против отца.

Похоронен Владимир рядом со своей супругой Анной в им же сооруженном храме Богоматери.

В народных преданиях Владимир изображается как князь «Красное солнышко». С течением времени православная церковь объявила Владимира святым равноапостольным (т.е. равным апостолам раннего христианства).



Святой равноапостольный князь Владимир. Цветная литография.



В. Васнецов. Крещение Руси

# ХРОНОЛОГИЧЕСКАЯ ТАБЛИЦА

| 862 | призвание в Новгород прадеда князя Владимира Святославича — Рюрика.                                                                                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 863 | создание славянской азбуки братьями Кириллом и Мефодием.                                                                                                                                   |
| 882 | завоевание новгородским князем Олегом Киева и основание Киевской Руси.                                                                                                                     |
| 945 | убийство древлянами князя Игоря; начало правления в Киеве княгини Ольги— бабки князя Владимира Святославича.                                                                               |
| 957 | крещение княгини Ольги в Константинополе.                                                                                                                                                  |
| 969 | смерть княгини Ольги. Начало правления князя Владимира в Новгороде, Ярополка<br>— в Киеве, Олега — в Искоростене.                                                                          |
| 972 | гибель князя Святослава Игоревича в бою с печенегами.                                                                                                                                      |
| 975 | начало междоусобной войны между киевским князем Ярополком Святославичем и его братом Олегом Святославичем, княжившим в Искоростене.                                                        |
| 977 | гибель князя Олега Святославича в сражении с Ярополком Святославичем.                                                                                                                      |
| 980 | захват князем Владимиром Святославичем Полоцка и женитьба на Рогнеде – дочери князя Рогволода.                                                                                             |
| 980 | захват князем Владимиром Киева и убийство брата— князя Ярополка Святославича.<br>Установление в Киеве деревянных статуй главных языческих богов.                                           |
| 987 | принятие в Корсуни (Херсонесе) князем Владимиром Святославичем крещения по византийскому обряду. Женитьба князя Владимира Святославича на сестре византийского императора Василия II Анне. |
| 988 | Крещение Киевской Руси.                                                                                                                                                                    |
| 989 | начало строительства в Киеве первой каменной церкви Успенья Богородицы — Десятинной церкви.                                                                                                |
| 990 | крещение жителей Новгорода воеводой Добрыней – дядей князя Владимира.                                                                                                                      |

991 начало строительства князем Владимиром крепостей для защиты южных границ Киевской Руси от набегов кочевников. 997 учреждение в Киеве митрополии Константинопольского патриарха. 1007 перенесение мощей Святой равноапостольной Княгини Ольги в Десятинную церковь. 1015 смерть Великого князя Владимира. 1037 начало строительства в Киеве каменного кафедрального собора Святой Софии, Премудрости Божией. 1037 начало строительства Киево-Печерского монастыря – будущей Киево – Печерской лавры.